
Komik und Alte Komödie 

Von Hellmut Flashar, München 

Der verehrte Freund und Jubilar Thomas Gelzer hat seit über 35 Jahren 
das Verständnis der Alten Komödie durch zahlreiche Arbeiten entscheidend 
gefördert. Schon seine erste grössere Arbeit über den epirrhematischen Agon 

bei Aristophanes aus dem Jahre 1960 ist für die Struktur der aristophanischen 
Komödie schlechthin grundlegend, und neben mehreren Aufsätzen ist vor al­
lem der grosse Artikel Aristophanes, der Komiker, in Pauly's Realencyclopädie 
der classischen Altertumswissenschaft zu nennen, in dem Gelzer eine souve­
räne Synthese nach dem damaligen Forschungsstand vorgelegt hat'. 

Auch sonst ist die Alte Komödie von den verschiedensten Aspekten her 
vielfältig untersucht. Neben der vorzüglichen neuen Fragmentsammlung von 
Austin/KasseF gibt es zahlreiche Studien zu einzelnen Komödien oder Komö­
dienszenen, ferner wertvolle Untersuchungen zu den typischen Bauformen der 
Alten Komödie3• Nach der spezifischen Komik der Alten Komödie ist indes­
sen weniger programmatisch gefragt worden. Natürlich enthalten nahezu alle 
Arbeiten zu Aristophanes auch Beiträge zur Komik der Alten Komödie, wie sie 
sich in Witz, Phantastik, Metaphorik, Parodie, Travestie, Ironie usw. aus­
drückt, aber es kommen eben jeweils nur einzelne Aspekte in den Blick, nicht 

� 1 «Aristophanes. Der Komiker», RE Suppt. 12, 1970 (Sonderausgabe 197 1) 1391-157 0. Weitere 
Arbeiten von Gelzer zu Aristophanes: «Aristophanes und sein Sokrates», Mus. Helv. 13 (1956) 
65-93; «Tradition und Neuschöpfung in der Dramaturgie des Aristophanes», Antike und 
Abendland 8 (1959) 15-31; Der epirrhematische Agon bei Aristophanes, Zetemata 23 (Mün­
chen 1960); «Hinweise auf einige Bücher zu Aristophanes», Mus. He/v. 21 (1964) 103-106; 
«Aristophanes», Lexikon der Alten Welt (Zürich/Stuttgart 1965) 310-313; «Dionysisches und 
Phantastisches in den Komödien des Aristophanes», in: Probleme der Kultunviss. 2 (Berlin 
1966) 39-78; «Zur Versreihe der 'Heroes' aus der Alten Komödie (Pap. Mich. Jur. 3690)), 
Zeilschr. f Pap. u. Epigr. 4 ( 1969) 123-133; «Some Aspects of Aristophanes' dramatic Art in 
the Birds», Bull. oi the Inst. oi Class. Slud. Univ. London 23 (1976) 1-4; «Aristophanes», in: 
Das griechische Drama (Darmstadt 1979) 258-306; «Feste Strukturen in der Komödie des 
Aristophanes», in: Entretiens sur l'ant. class. de la Fondation Hardt 38: Arislophane (Van­
dceuvres-Geneve 199 1) 51-90; «Die Alte Komödie in Athen und die Basler Fastnacht», in: F. 
Graf (Hg.), Klassische Antike und die neuen Wege der Kulturwissenscha/ten (Basel 1992) 
29-61. 

2 Als Vorläuferband erschienen 1973 die Comicorum Graecorum Fragmenta in Papyris reperta, 
hg. von C. Austin; die Poetae Comici Graeci, hg. von R. KassellC. Austin, erscheinen seit 1983 
(Bd. IV 1983, III 2 1984, V 1986, VII 1989, 11 1991, zuletzt VIII 1995). Band III 2 enthält die 
Fragmente des Aristophanes. 

3 Vgl. den Forschungsbericht «Griechische Komödie» von B. Zimmermann in: Anzeiger f d. 
Altertumswiss. 47 ( 1994) 1- 18. Einen Überblick über die Aristophanesforschung 1957- 1992 
gibt P. von Möllendorff, Grundlagen einer ASlhetik der Alten Komödie, Classica Monacensia 9 
(Tübingen 1995) 9-24. 



84 Hellrnut Flashar 

aber eine Systematik des Komischen, der sich ein Gebilde wie die Alte Komö­
die zunächst auch zu entziehen scheint. 

Auch im folgenden wird eine solche Systematik nicht gegeben werden. 
Vielmehr sollen exemplarisch drei ausserhalb der Klassischen Philologie lie­
gende Ansätze vorgestellt werden, deren Übertragung auf die Alte Komödie zu 
einer Systematik des Komischen beizutragen vermögen. 

1. Der Witz 

Der Witz ist das kleinste Element des Komischen. Jeder Witz ist (seinem 
Anspruch nach) komisch, aber die Aneinanderreihung von Witzen ist noch 
keine Komödie. Umgekehrt kommt keine Komödie ohne Witze aus. Der Witz 
ist in der Regel nicht handlungsbestimmend; er ist gleichsam die Würze der 
komischen Handlung. Für die Analyse der Struktur des Witzes beruft man sich 
gern auf die Abhandlung in der Rhetorik des Aristoteles4, doch fehlt hier (wie 
überhaupt im Griechischen) ein dem deutschen Ausdruck 'Witz' genau ent­
sprechendes Äquivalent; am nächsten kommen die Ausdrücke '(0 YEAolov und 
'(0 UCHElOV, die aber ein weiteres Bedeutungsfeld haben. Es ist die Untersu­
chung des Aristoteles auch eingebettet in eine Theorie der uneigentlichen Re­
deweise, in eine Metaphorologie der Rhetorik. Doch wird soviel deutlich, dass 
der Witz verbunden ist mit einer ganz bestimmten Art, etwas «vor Augen» (1tPO 
o��a'!Cüv, Rhet. In 11,1411 b24) zu fuhren in überraschender und unerwarteter 
Weises, gelegentlich auch in Verbindung mit einer Täuschung, insbesondere 
bei Wortwitzen (Rhet. In 11, 1412a 17). Ferner spielt das Moment der Verkür­
zung des sprachlichen Ausdrucks im Witz eine Rolle (Rhet. In 11, 1412b20-
23). Das für die Komik des Witzes entscheidende Moment des Schnellen und 
Überraschenden liegt eben in der Verkürzung. 

Die wohl umfangreichste moderne Analyse des Witzes ist diejenige von 
Sigmund Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten (1905)6. Sie 
setzt bei der Bestimmung des Witzes ähnlich wie Aristoteles an, der freilich 
nicht erwähnt wird und dessen Ausfuhrungen Freud auch unbekannt gewesen 
sein dürften. Der Ausgangspunkt stimmt aber überein; es ist der Witz eine 
Verkürzung des sprachlichen Ausdrucks. Nun ist natürlich nicht jede sprachli­
che Verkürzung ein Witz, sondern die Kürze des Witzes beruht auf einem 
Verdichtungsvorgang in Verbindung mit einer Ersatzbildung (wie sie für 
Freud auch in der Trauerarbeit geleistet wird). Dabei ergibt sich oft die Her-

4 Aristoteles, Rhetorik III 1 1, 1411 b24ff. V gl. dazu W. Süss, «Das Problem des Komischen im 
Altertum», NJbb f Klass. Altert. 23 (1920) 37-45 und ders., Lachen, Komik und Witz in der 
Antike (Zürich/Stuttgart 1969). 

5 Vgl. dazu M. Landfester, Handlungsverlaufund Komik in denfrühen Komödien des Aristopha­
nes (Berlin 1977) 274. 

6 In: S. Freud, Studienausgabe (hg. von A. Mitscherlich/A. Richards/J. Stachey) Bd. IV: Psycho­
logische Schriften (Frankfurt 41978; 11970) 9-219. 



Komik und Alte Komödie 85 

stellung eines Mischwortes insbesondere bei Eigennamen, das dann den Cha­
rakter eines KJangwitzes hat. Freud nennt als Beispiel u.a. «Millionarn> als 
Mischbildung aus «Millionär» und «Narr», oder Wortwitze wie «Trauring, aber 
wahr»; «Antigone - antik? Oh, nee» usw. Dieser Typ des Witzes findet sich 
erstmals bei Aristophanes; das Musterbeispiel ist Labes (Vesp. 895. 899. 903) 
zur Bezeichnung eines Hundes, der Käse gestohlen hat, in Anspielung auf den 
im Jahr 425 wegen Unterschlagung angeklagten Feldherrn Laches, wobei in 
der Mischform Labes durch den Rekurs auf AUJ.1ßavElv bzw. Außdv das gierige 
Wegschnappen zum Ausdruck kommt. Ähnliche Klangwitze finden sich mehr­
fach bei Aristophanes, z.B. in der Form: «Der Paphlagonier», wo das Klangbild 
den Gemeinten bezeichnet. Andere Formen des Witzes (in der Analyse von 
Freud) sind: der Unifizierungswitz (parataktische Reihung ungleichgewichti­
ger Glieder: «Studenten, Professoren, Philister und Vieh»), der Modifizie­
rungswitz, der Witz auf der Grundlage der Doppeldeutigkeit von Wörtern 
(övo� als Esel und Weingefäss, Vesp. 616; Heliast - Helios usw.). Freud selbst 
führt keine Beispiele aus der antiken Literatur an, aber seine Analyse lässt sich 
auch auf die Alte Komödie übertragen. Als Aufgabe ergibt sich auf diese Weise 
die systematische Erfassung und Einteilung des Komödienwitzes in Typen und 
Kategorien. 

Der nächste Schritt ist die Analyse der Tendenzen der verschiedenen Ar­
ten von Witzen. Freud unterscheidet den Witz hinsichtlich seiner Tendenz 
vierfach: a) den feindseligen, b) den obszönen und zugleich entblössenden, 
c) den zynischen und blasphemischen, d) den skeptischen Witz. Es ist ohne 
weitere Belege deutlich, dass sich diese Tendenzen auch im Werk des Aristo­
phanes finden. Dabei wäre zu untersuchen, welcher Witz mit welcher Tendenz 
innerhalb der Komödie von begrenzter oder von handlungskonstitutiver Wir­
kung ist. Witzketten dienen der anhaltenden YEAÜYW1tOÜU und damit der Ge­
winnung des Publikums. Der feindselige Witz steht unter dem Vorbehalt, dass 
Feindseligkeit alles andere als witzig ist. Er ist Mittel der Solidarisierung von 
Sprecher und Hörer gegen eine Objektperson; im Hinblick auf Aristophanes 
wird man am ehesten an die Attacken gegen Kleon denken. Der obszöne Witz 
(von dem Freud ausgeht, weil er das Verdrängte kompensiere) hängt in der 
Alten Komödie mit dem phallischen Bereich zusammen; den zynischen Witz 
wird man am ehesten in den Wolken finden, während der skeptische Witz 
vorzugsweise im Spätwerk des Aristophanes anzutreffen ist. Freud selbst fuhrt 
dann als Anwendungsgebiete des Witzes auf: Nachahmung, Verkleidung, Ent­
larvung, Parodie und Travestie. Es sind dies durchweg Erscheinungsformen 
des Komischen, die in der Komödienforschung einzeln auch erörtert sind, aber 
mit einer systematischen Analyse des Witzes verbunden werden sollten. Dazu 
sind in der Abhandlung von Freud7 Kategorien bereitgestellt, wie sie in dieser 
Ausftihrlichkeit sonst nicht anzutreffen sind. 

7 Auf die Beziehung des Witzes zum Unbewussten (auf die es Freud eigentlich ankommt), auf 
die Lustquellen des Witzes, den Lustmechanismus, den Hemmungs- und Unterdrückungsauf-



86 Hellmut Flashar 

2. Figur und Rolle 

Träger des Witzes sind die handelnden Personen, die im Drama eine 
'Rolle' haben. Der Witz als solcher ist nicht dramatisch, aber er ist Bestandteil 
einer dramatisch gestalteten komischen Szene. Ansgar Hillach hat in einer zu 
wenig beachteten Arbeit über die Dramatisierung des komischen Dialogs8 in 
einer auch für die antike Literatur (die Hillach nicht heranzieht) fruchtbaren 
Weise auf eine grundlegende Differenz zwischen komischer und tragischer 
Gestaltung eines zugrundeliegenden Themas hingewiesen. Anders als in der 
Tragödie ist in der Komödie zu unterscheiden zwischen der Figur und der 
Rolle. Die Figur ist die Gestalt auf der Bühne (also z. B. Sokrates in den Wol­
ken,. Euripides in den Thesmophoriazusen und in den Fröschen, Dionysos in 
den Fröschen usw.), die in der Fiktion des Stückes eine bestimmte Rolle spielt, 
Sokrates als Lehrer, Dikaiopolis als Friedensstifter, der Paphlagonier als 
Sklave, Trygaios als Weinbauer, der den Frieden bringt. Figur und Rolle müs­
sen nicht übereinstimmen, sie können auseinanderklaffen, wenn auch nicht 
beziehungslos zueinander. Eine gewisse Differenzierung zwischen Figur und 
Rolle ist wohl auch in der Tragödie möglich, nur ist sie viel geringer9• In der 
Regel fallen in der Tragödie Figur und Rolle zusammen. Die grossen Gestalten 
der Tragödie spielen sich selber, ihr Schicksal oder Teile davon. Dass dies in 
der Komödie anders ist, hängt damit zusammen, dass ein mythisches Hand­
lungsgerüst nicht vorgegeben ist und daher die Figur und die Rolle der Figur 
viel freier disponibel sind. Dabei kann in der Komödie (aber durchweg nicht in 
der Tragödie) die Figur als Rollenträger die Fiktion des Stückes durchbrechen, 
hauptsächlich im sogenannten a parte-Sprechen, wobei die Figur in der Wen­
dung an die Zuschauer aus der Rolle ausbricht, was bei Aristophanes häufig 
vorkommt, aber gar nicht immer leicht feststellbar ist. Man kann die soge­
nannten 'Fiktionsbrüche' in Kategorien einteilen, je nach Perspektive. Hillach 
nennt dies «Distanzhaltungen der Rollenfigur», die ausserhalb der Rollenfik­
tion (also in Durchbrechung der Fiktion) bedingt sein können durch die Per­
spektive a) des Autors, b) des Schauspielers, c) der Figur. Diese Erscheinungen 
sind häufig auch in der Alten Komödie anzutreffen, wenn auch die Perspekti­
ven hier nicht immer rein voneinander zu trennen sind. Der Rollenbruch 
durch die Autorperspektive kommt bei Aristophanes sehr häufig vor, nicht nur 

wand usw. wird hier nicht eingegangen. Ebenso bleibt hier das schon in den antiken Theorien 
behandelte Problem des Lachens als Ausdruck der der Komödie eigenen �öovi] ausser Be­
tracht. Vgl. dazu H. Flashar, «Aristoteles, das Lachen und die Alte Komödie», in: S. Jäkel/A. 
Timonen (Hg.), Laughler down the centuries I, Annales Universitatis Turkuensis 208 (Turku 
1994) 59-70. 

8 A. Hillach, Die Dramatisierung des komischen Dialogs. Figur und Rolle bei Neslroy (München 
1967). Wie der Titel anzeigt, bezieht sich die Arbeit auf Nestroy; ihr systematischer Teil lässt 
sich aber auch auf die griechische Komödie applizieren. 

9 Erhellend dazu O. Taplin, «Die Welt des Zuschauers in der Tragödie und Komödie des 5. 
Jahrhunderts», Würzburger Jahrbücher f d. Altertumsw. NF 12 (1986) 57-71. 



Komik und Alte Komödie 87 

in der Parabase. Es mag genügen, auf die Rede des Dikaiopolis in den Achar­
nern 496ff. mit der Anrede an die Zuschauer und Mitteilungen über das Fest 
(Lenaeen), die Komödie und Politiker (Kleon) hinzuweisen; auf die Forderung 
nach Absetzung des Kleon in den Rittern mit deutlichem Appellcharakter; an 
die im Frieden angeredeten Zuschauer mit der Bitte, sich der Produktion von 
Exkrementen zu enthalten, um den Himmelsflug des Mistkäfers nicht zu ge­
fährden (150-153) usw. Als Beispiel für einen durch den Schauspieler beding­
ten Rollenbruch sei die Anweisung des Trygaios im Frieden an den Maschi­
nenmeister (d) �T]xavo1tote) zum Heraufziehen des Kranes angeführt. Dass der 
Mistkäfer an einem Kran hochgezogen wird, ist ein bühnen technisches Pro­
blem, auf das hier aus der Perspektive des Schauspielers hingewiesen wird, um 
das Spiel als Spiel durch die Erwähnung der Konstruktion durchschaubar zu 
machen. Ein Beispiel für den Rollenbruch der Figur findet sich in den Frö­
schen 297, als Dionysos aus Angst vor dem Ungeheuer Empusa am Eingang zur 
Unterwelt sich hilfesuchend an den Dionysospriester wendet, der sich auf 
seinem Ehrensitz in der ersten Zuschauerreihe befindet: Ü�PEU, 8ta<puAa�6v �' 
LV' d) <Jot �\)J.l1t6'tT]<;. Dionysos 'fällt aus der Rolle', aber nicht aus der Figur, 
denn er bleibt ja die Figur Dionysos, der nun Schutz bei seinem Priester sucht, 
wobei die Situation allerdings dadurch kompliziert ist, dass er das Kostüm des 
Herakles angezogen hat, also für eine Zeit lang die Rolle des Herakles spielt. Es 
ist deutlich, dass eine systematische Erfassung der verschiedenen Arten der 
'Fiktionsbrüche' ein wichtiger Beitrag zum Verständnis der Komik der Alten 
Komödie wäre. Allerdings stösst hier die moderne literaturtheoretische Be­
trachtungsweise, die von dem Postulat der geschlossenen Fiktion als Voraus­
setzung ausgeht und die Eigenart der Komödie durch die Lizenz der Fiktions­
brüche charakterisieren will, an ihre Grenze, weil für die Alte Komödie diese 
Grundvoraussetzung nicht besteht. Für sie ist ja nicht ein komisches Einbezie­
hen des Publikums charakteristisch, sondern das Herstellen einer Identifika­
tion auf der Grundlage einer Spielebene, die die Figuren, Rollen und das 
Publikum umfasst. Es können ja die Figuren, die jeweils eine Rolle spielen, als 
Gestalten zugleich im Publikum sitzen (Sokrates, Euripides, Lamachos usw.), 
nicht nur die 'Typen' (Dikaiopolis, Strepsiades, Trygaios), mit denen sich Teile 
des Publikums identifizieren können. Das Herstellen der Identifikationsebene 
ist jedenfalls das primäre; am Anfang stand nicht die geschlossene Form des 
Spiels, das für die Komödie charakteristische Fiktionsbrüche zulässt, sondern 
die offene, das Publikum einbeziehende Spielebene, wie sie von Anfang an in 
den präliterarischen Formen der Spott- und Rügelieder, den rituellen Bege­
hungen der Phallophorien usw. vorgegeben waren und dann mit der Kunst­
form der Komödie die Bürgeridentifikation in der attischen Demokratie des 5. 
Jahrhunderts ganz zwanglos ermöglichte, um erst allmählich sich zu einer 
fiktionalen Geschlossenheit zu entwickeln. 



88 Hellmut Flashar 

3. Lachkultur und Karnevalisierung der Literatur 

Diese Begriffe und ihre inhaltliche Ausfüllung werden seit einiger Zeit 
vornehmlich im Zusammenhang mit dem Werk von Michail Bachtin disku­
tiert, und zwar sehr intensiv in der Literaturwissenschaft, zunächst noch zö­
gernd und vereinzelt in der Klassischen Philologie1o. Das hängt damit zusam­
men, dass Bachtin selber sein Konzept eines karnevalesken Diskurses erst mit 
der Satura Menippea beginnen und in Dostoevskij gipfeln lässt. Nun ist aber 
evident, dass sich seine Kategorien und Bestimmungen mit Gewinn gerade 
auch auf die Alte Komödie und deren spezifische Komik anwenden lassen, 
allerdings nicht ohne Kritik an den Positionen von Bachtin selbst. Dieser 
Aufgabe hat sich Peter von Möllendorff in umfassenden Analysen sowohl zu 
Bachtin wie zur Aristophanischen Komödie in einer soeben erschienenen Ar­
beit unterzogen 11, so dass hier ganz wenige Hinweise genügen können. 

Bachtin versteht das Lachen - in ausdrücklicher Kritik gegen die indivi­
dualpsychologische Konzeption Freuds - als ein soziales Phänomen, als einen 
ambivalent-dialogischen Vorgang, wie dies ja auch in dem Begriff Lachkultur 
deutlich wird. Er hat seine Auffassung in der Arbeit über Rabelais (es war die 
erst 1940 abgeschlossene Dissertation) aus der Untersuchung über den mittel­
alterlichen Karneval entwickelt. Was Bachtin genau unter der dann vor allem 
in dem Buch Probleme der Poetik Dostoevskijs erarbeiteten Theorie der karne­
valisierten Literatur versteht, wird nicht völlig deutlich und ist auch unter­
schiedlich rezipiert worden. Bachtin scheint von einer karnevalesken Ausnah­
mekultur auszugehen, die als Volkskultur in Auseinandersetzung mit einer 
offiziellen Kultur in Verbindung mit bestimmten Riten und Symbolen zeitwei­
lig an die Oberfläche gelangt. 

Diese Diskussionen sind nun nicht ohne weiteres mit den Verhältnissen 
bei den Komödienaufftihrungen an lässlich der Dionysosfeste in Athen zur 
Deckung zu bringen. Denn die Alte Komödie ist kein Ausdruck einer Vernei­
nung der offiziellen Kultur und ist auch kein biosses Ventil für aufgestaute 
Aggressionen den Herrschenden gegenüber. Vielmehr ist die Alte Komödie 
Bestandteil der offiziellen Poliskultur mit allen Konsequenzen, und es ist ge­
rade das Besondere jedenfalls der athenischen Kultur des 5. Jahrhunderts, dass 
Komödie und Tragödie auf demselben Fest als gegensätzliche Gattungen 

10 W. Rösler, «Michail Bachtin und die Karnevalskultur im antiken Griechenland», Quaderni 
Urbinali di Cultura C/assica, N.S. 23 (198 6) 25-44; S. Döpp, «Antike Literatur und Karneval. 
Ein Hinweis auf M. Bachtin», Milleilungen des Deutschen Allphilologenverbandes 1987/1, 
11-19. 

II P. von Möllendorff, Grundlagen einer Asthelik der Alten Komödie. Untersuchungen zu Aristo­
phanes und Michail Bachtin, Classica Monacensia 9 (Tübingen 1995) (Münchener Diss. 
1994). Sehr instruktiv ist auch das Vorwort von R. Lachmann zur deutschen Übersetzung von 
Bachtins Buch Rabelais und seine Welt (Frankfurt 1987) 7-46. Vgl. ferner L. Lindgren, «Die 
Funktion des Lachens bei Rabelais», in: S: Jäkel/ A. Timonen (Hg. ), Laughter down the centu­
ries I, Annales Universitatis Turkuensis 208 (Turku 1994) 18 3-196. 



Komik und Alte Komödie 89 

gleichberechtigt nebeneinander bzw. nacheinander erfahren werden 12. Gleich­
wohl bleiben Merkmale des Festes, wie sie Bachtin herausgearbeitet hat, in 
ihrer Bedeutung gerade für die Alte Komödie (als Äquivalent einer 'karnevali­
sierten Literatur') relevant. Dazu gehört das im Fest gefeierte Prinzip des 
Wechsels (das mit Dionysos von jeher verbunden war), das Aufstellen von 
Gegenentwürfen ohne Anspruch auf Dauer, wie dies gerade für die Alte Komö­
die mit ihren utopischen Plänen charakteristisch ist, ferner das Umstülpen 
einer ernsten Welt in der Parodie, ohne dass dadurch das Parodierte negiert 
wird. 

Auch Bachtins Ausführungen zur Lachkultur sind ftir das Verständnis der 
Komik der Alten Komödie fruchtbar. Entsprechend der komplizierten Theorie 
Bachtins von der dialogischen Wahrnehmungl3 hat das Lachen als ein den 
Einzelnen transzendierender Akt eine soziale Dimension, wie sie auch in den 
rituellen Wurzeln der Alten Komödie erkennbar ist und in dieser selbst ihren 
natürlichen Rahmen im Fest hat. Alte Komödie und Fest sind auf diese Weise 
viel enger aufeinander bezogen als spätere Phasen selbst der griechischen Ko­
mödie. Die Komödie des Menander ist nicht auf den Rahmen eines Festes 
angewiesen, wohl aber die des Aristophanesl4. 

Insbesondere aber Inhalt und Stil der 'karnevalisierten Literatur', wie sie 
Bachtin herausstellt, weisen einen so engen Bezug zur Alten Komödie auf, dass 
man sich wundert, warum Bachtin (der ja von Hause aus Klassischer Philologe 
war) die Verbindungslinien nicht selbst gezogen hat. An erster Stelle ist das 
Groteske in allen Erscheinungsformen, insbesondere in seinem Bezug zur Kör­
perlichkeit zu nennen. Im Lachen offenbart sich für Bachtin eine «zweite 
Wahrheit», wonach sich in der karnevalistischen Situation ein regelrechtes 
Körperdrama mit Geburt, Geschlechtsakt, Wachsen, Essen, Trinken, Aus­
scheidung und Tod abspielt, und zwar in der Dimension des Grotesken, bezo­
gen auf den «Volksleib», also auf die Anwesenden im Fest, die diesen Prozess 
an sich selbst erfahren. Entsprechend gibt es eine karnevaleske Sprache, die 
zwar Kommunikation stiftet, aber durch Aufnahme von Schimpfwörtern und 
obszönen Ausdrücken die Normalsprache erniedrigt. Nun gibt es in der grie­
chischen Komödie gewiss kein kohärentes 'Körperdrama', aber die Phäno­
mene des Grotesken in seiner Leiblichkeit als Bestandteile einer rituell und 
sozial verwurzelten Lachkultur sind Kennzeichen der Alten Komödie in einer 
Häufigkeit, dass sich die Aufzählung erübrigt. Dazu gehört der ganze phalli-

12 Auf das vielbehandelte Verhältnis zwischen Tragödie und Komödie kann hier nicht eingegan­
gen werden. 

13 Diese Wahrnehmungstheorie selber kann hier nicht expliziert werden, vgl. dazu P. von Möl­
lendorff, a.O. (oben Anm. 11) 27-109. 

14 Den beiden Sammelbänden von 'Poetik und Hermeneutik' Das Komische (1976) und Das 
Fest (1989) hätte eine Behandlung der Alten Komödie unter der jeweiligen Thematik gut 
getan. Über die Verbindung von Lachen und Fest vgl. auch S. Halliwell, «The Uses of Laugh­
ter in Greek Culture», C1assica/ Quart. 41 (1991) 279-296. 



90 Hellmut Flashar: Komik und Alte Komödie 

sche Bereich, die Bedeutung der Exkremente, die Überhöhung des Leiblichen 
durch Vergrösserung und vieles andere mehr. Analog dazu sind Metaphorik 
und Bildersprache der Alten Komödie durch die Verkleinerung der grossen 
Welt gekennzeichnet, z. B. durch den Bildbereich des kleinen Privathaushaltes 
mit seinen Geräten als komischer Ausdruck hochpolitischer Gegebenheitenl5• 
Das Entscheidende ist, dass die grotesk-leibliche Komponente keine blosse 
Obszönität und der Bildbereich der Verkleinerung keine harmlose Verniedli­
chung darstellt, sondern beides aufgehoben ist in einem durch die Lachkultur 
gegebenen Weltaspekt des Grotesken im umfassenden Sinne. 

Schliesslich trifft auf die Alte Komödie zu, was auf dem Hintergrund der 
nach Bachtin polyphonen Struktur der karnevalesken Literatur in Anwendung 
auf die Alte Komödie 'Chronotope des Komischen' genannt werden kann 16. 

Entsprechend der ästhetischen Theorie Bachtins, wonach der literarische Held 
(in der karnevalesken Literatur) nicht wie ein Subjekt im lebensweltlichen 
Sinn handelt, sondern als Gegenüber des Rezipienten durch Hereintreten in 
einen quasi raum-zeitlichen Kontakt eine Art überindividuellen Sinnakkumu­
lator darstellt, weisen die 'Chronotope des Komischen' in der Alten Komödie 
auf die mannigfaltigen Überschreitungen von Raum und Zeit, aber nicht nur 
im Sinne einer einfachen Grenzüberschreitung, sondern auch so, dass räum­
lich Verschiedenes an einem Ort zusammentrifft, dass Ungleichzeitiges als 
Gleichzeitiges erscheint, Vergangenheit und Zukunft, Alt und Jung ineinan­
derfliessen, wobei Fiktion und Theater in Raum und Zeit zueinander in beson­
derer Spannung stehen. Auch hier sind einzelne Aspekte der raum-zeitlichen 
Phantasie des Aristophanes schon lange Gegenstand der Forschung gewesen, 
aber die Integration dieser Phänomene in eine einheitliche Konzeption ist das 
Entscheidende 17. 

Die drei vorgestellten Beispiele mögen zeigen, welche Anregungen der 
Aristophanesforschung zufliessen können, um bisher Erreichtes in systemati­
schen Kategorien des Komischen zu verankernl8. 

15 Hierzu grundlegend H.-J. Newiger, lvferapher und Allegorie. Studien zu Aristophanes, Zete­
mata 16 (München 1957). 

16 Der Begriff Chronotop stammt von Bachtin; die Junktur 'Chronotope des Komischen' hat P. 
von Möllendorff geprägt. 

17 Beispiele aus der aristophanischen Komödie können hier nicht gegeben werden. P. von Möl­
lendorff, a.O. (oben Anm. 11) 112-150 u.a. hat diesen Aspekt an nahezu allen erhaltenen 
Komödien des Aristophanes untersucht. 

18 Für eine Fülle verschiedener Komik-Theorien vgl. auch B. Greiner, Die Komödie (Tübingen 
1992), der jedoch auf die hier behandelten Probleme nicht eingeht. 

Korrekturzusatz: Erst nachträglich werde ich aufmerksam auf H. Birus, «Freuds 'Der Witz und seine 
Beziehung zum Unbewussten' als Modell einer Textsortenanalyse», Freiburger /iteraturpsycho!ogi­
sche Gespräche 9 (1990) 254-279, der zeigt, «welches bisher unaufgeschlossene literaturtheoretische 
Potential in Freuds Witz-Buch enthalten ist» (256). 


	Komik und Alte Komödie



