Komik und Alte Komodie

Von Hellmut Flashar, Miinchen

Der verehrte Freund und Jubilar Thomas Gelzer hat seit liber 35 Jahren
das Verstindnis der Alten Komddie durch zahlreiche Arbeiten entscheidend
gefordert. Schon seine erste grossere Arbeit iiber den epirrhematischen Agon
bei Aristophanes aus dem Jahre 1960 ist flir die Struktur der aristophanischen
Komdodie schlechthin grundlegend, und neben mehreren Aufsdtzen ist vor al-
lem der grosse Artikel Aristophanes, der Komiker, in Pauly’s Realencyclopidie
der classischen Altertumswissenschaft zu nennen, in dem Gelzer eine souve-
rane Synthese nach dem damaligen Forschungsstand vorgelegt hat!.

Auch sonst ist die Alte Komddie von den verschiedensten Aspekten her
vielfdltig untersucht. Neben der vorziiglichen neuen Fragmentsammlung von
Austin/Kassel? gibt es zahlreiche Studien zu einzelnen Komddien oder Komo-
dienszenen, ferner wertvolle Untersuchungen zu den typischen Bauformen der
Alten Komodie3. Nach der spezifischen Komik der Alten Komddie ist indes-
sen weniger programmatisch gefragt worden. Natiirlich enthalten nahezu alle
Arbeiten zu Aristophanes auch Beitrdge zur Komik der Alten Komaddie, wie sie
sich 1in Witz, Phantastik, Metaphorik, Parodie, Travestie, Ironie usw. aus-
driickt, aber es kommen eben jeweils nur einzelne Aspekte in den Blick, nicht

1 «Aristophanes. Der Komiker», RE Suppl. 12, 1970 (Sonderausgabe 1971) 1391-1570. Weitere
Arbeiten von Gelzer zu Aristophanes: «Aristophanes und sein Sokrates», Mus. Helv. 13 (1956)
65-93; «Tradition und Neuschépfung in der Dramaturgie des Aristophanes», .4ntike und
Abendland 8 (1959) 15-31; Der epirrhematische Agon bei Aristophanes, Zetemata 23 (Miin-
chen 1960); «Hinweise auf einige Blicher zu Aristophanes», Mus. Helv. 21 (1964) 103-106;
«Aristophanes», Lexikon der Alten Welt (Ziirich/Stuttgart 1965) 310-313; «Dionysisches und
Phantastisches in den Komédien des Aristophanes», in: Probleme der Kulturwiss. 2 (Berlin
1966) 39-78; «Zur Versreihe der ‘Heroes’ aus der Alten Komodie (Pap. Mich. Jur. 3690)»,
Zeitschr. [ Pap. u. Epigr. 4 (1969) 123-133; «Some Aspects of Aristophanes’ dramatic Art in
the Birds», Bull. of the Inst. of Class. Stud. Univ. London 23 (1976) 1-4; «Aristophanes», in:
Das griechische Drama (Darmstadt 1979) 258-306; «Feste Strukturen in der Komdodie des
Aristophanes», in: Entretiens sur ’ant. class. de la Fondation Hardt 38: Aristophane (Van-
deeuvres-Geneve 1991) 51-90; «Die Alte Komodie in Athen und die Basler Fastnacht», in: F.
Graf (Hg.), Klassische Antike und die neuen Wege der Kulturwissenschaften (Basel 1992)
29-61.

2 Als Vorlduferband erschienen 1973 die Comicorum Graecorum Fragmenta in Papyris reperta,
hg. von C. Austin; die Poetae Comici Graeci, hg. von R. Kassel/C. Austin, erscheinen seit 1983
(Bd. IV 1983, II1 2 1984, V 1986, VII 1989, II 1991, zuletzt VIII 1995). Band III 2 enthilt die
Fragmente des Aristophanes.

3 Vgl. den Forschungsbericht «Griechische Komdédie» von B. Zimmermann in: 4nzeiger f d.
Altertumswiss. 47 (1994) 1-18. Einen Uberblick iiber die Aristophanesforschung 1957-1992
gibt P. von Mollendorff, Grundlagen einer Asthetik der Alten Komédie, Classica Monacensia 9
(Tiibingen 19995) 9-24.



84 Hellmut Flashar

aber eine Systematik des Komischen, der sich ein Gebilde wie die Alte Komo-
die zunichst auch zu entziehen scheint.

Auch im folgenden wird eine solche Systematik nicht gegeben werden.
Vielmehr sollen exemplarisch drei ausserhalb der Klassischen Philologie lie-
gende Ansitze vorgestellt werden, deren Ubertragung auf die Alte Komdodie zu
einer Systematik des Komischen beizutragen vermaogen.

1. Der Witz

Der Witz ist das kleinste Element des Komischen. Jeder Witz ist (seinem
Anspruch nach) komisch, aber die Aneinanderreihung von Witzen ist noch
keine Komddie. Umgekehrt kommt keine Komdédie ohne Witze aus. Der Witz
ist in der Regel nicht handlungsbestimmend; er ist gleichsam die Wiirze der
komischen Handlung. Fiir die Analyse der Struktur des Witzes beruft man sich
gern auf die Abhandlung in der Rhetorik des Aristoteles?, doch fehlt hier (wie
tiberhaupt im Griechischen) ein dem deutschen Ausdruck ‘Witz’ genau ent-
sprechendes Aquivalent; am nichsten kommen die Ausdriicke 10 yehoiov und
10 doteiov, die aber ein weiteres Bedeutungsfeld haben. Es ist die Untersu-
chung des Aristoteles auch eingebettet in eine Theorie der uneigentlichen Re-
deweise, in eine Metaphorologie der Rhetorik. Doch wird soviel deutlich, dass
der Witz verbunden ist mit einer ganz bestimmten Art, etwas «vor Augen» (Tpo
oupdtmv, Rhet. 111 11,1411b24) zu fiihren in iiberraschender und unerwarteter
Weise’, gelegentlich auch in Verbindung mit einer Tduschung, insbesondere
bei Wortwitzen (Rhet. 111 11,1412al7). Ferner spielt das Moment der Verkiir-
zung des sprachlichen Ausdrucks im Witz eine Rolle (RhAet. 111 11,1412b20-
23). Das fiir die Komik des Witzes entscheidende Moment des Schnellen und
Uberraschenden liegt eben in der Verkiirzung.

Die wohl umfangreichste moderne Analyse des Witzes ist diejenige von
Sigmund Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten (1905)°. Sie
setzt bel der Bestimmung des Witzes dhnlich wie Aristoteles an, der freilich
nicht erwdhnt wird und dessen Ausfiihrungen Freud auch unbekannt gewesen
sein diirften. Der Ausgangspunkt stimmt aber iiberein; es ist der Witz eine
Verkiirzung des sprachlichen Ausdrucks. Nun ist natiirlich nicht jede sprachli-
che Verkiirzung ein Witz, sondern die Kiirze des Witzes beruht auf einem
Verdichtungsvorgang in Verbindung mit einer Ersatzbildung (wie sie fiir
Freud auch in der Trauerarbeit geleistet wird). Dabei ergibt sich oft die Her-

4 Aristoteles, Rhetorik 111 11, 1411b24ff. Vgl. dazu W. Siiss, «Das Problem des Komischen im
Altertum», NJbb . Klass. Altert. 23 (1920) 37-45 und ders., Lachen, Komik und Witz in der
Antike (Ziirich/Stuttgart 1969).

5 Vgl. dazu M. Landfester, Handlungsverlauf und Komik in den frithen Komdédien des Aristopha-
nes (Berlin 1977) 274.

6 In:S. Freud, Studienausgabe (hg. von A. Mitscherlich/A. Richards/J. Stachey) Bd. IV: Psycho-
logische Schriften



Komik und Alte Komdodie 85

stellung eines Mischwortes insbesondere bei Eigennamen, das dann den Cha-
rakter eines Klangwitzes hat. Freud nennt als Beispiel u.a. «Millionarr» als
Mischbildung aus «Milliondr» und «Narr», oder Wortwitze wie «Trauring, aber
wahr»; «Antigone — antik? Oh, nee» usw. Dieser Typ des Witzes findet sich
erstmals ber Aristophanes; das Musterbeispiel ist Labes (Vesp. 895. 899. 903)
zur Bezeichnung eines Hundes, der Kése gestohlen hat, in Anspielung auf den
im Jahr 425 wegen Unterschlagung angeklagten Feldherrn Laches, wobei in
der Mischform Labes durch den Rekurs auf AapBdverv bzw. Aapetv das gierige
Wegschnappen zum Ausdruck kommt. Ahnliche Klangwitze finden sich mehr-
fach bei Aristophanes, z.B. in der Form: «Der Paphlagonier», wo das Klangbild
den Gemeinten bezeichnet. Andere Formen des Witzes (in der Analyse von
Freud) sind: der Unifizierungswitz (parataktische Rethung ungleichgewichti-
ger Glieder: «Studenten, Professoren, Philister und Vieh»), der Modifizie-
rungswitz, der Witz auf der Grundlage der Doppeldeutigkeit von Wortern
(6vog als Esel und Weingefdss, Vesp. 616; Heliast — Helios usw.). Freud selbst
fiihrt keine Beispiele aus der antiken Literatur an, aber seine Analyse ldsst sich
auch auf die Alte Komaddie iibertragen. Als Aufgabe ergibt sich auf diese Weise
die systematische Erfassung und Einteilung des Komoédienwitzes in Typen und
Kategorien.

Der nidchste Schritt ist die Analyse der Tendenzen der verschiedenen Ar-
ten von Witzen. Freud unterscheidet den Witz hinsichtlich seiner Tendenz
vierfach: a) den feindseligen, b) den obszonen und zugleich entbléssenden,
¢) den zynischen und blasphemischen, d) den skeptischen Witz. Es ist ohne
weitere Belege deutlich, dass sich diese Tendenzen auch im Werk des Aristo-
phanes finden. Dabei wire zu untersuchen, welcher Witz mit welcher Tendenz
innerhalb der Komddie von begrenzter oder von handlungskonstitutiver Wir-
kung ist. Witzketten dienen der anhaltenden yeAwtonolia und damit der Ge-
winnung des Publikums. Der feindselige Witz steht unter dem Vorbehalt, dass
Feindseligkeit alles andere als witzig ist. Er ist Mittel der Solidarisierung von
Sprecher und Horer gegen eine Objektperson; im Hinblick auf Aristophanes
wird man am ehesten an die Attacken gegen Kleon denken. Der obszone Witz
(von dem Freud ausgeht, weil er das Verdridngte kompensiere) hdngt in der
Alten Komddie mit dem phallischen Bereich zusammen; den zynischen Witz
wird man am ehesten in den Wolken finden, wihrend der skeptische Witz
vorzugsweise im Spatwerk des Aristophanes anzutreffen ist. Freud selbst flihrt
dann als Anwendungsgebiete des Witzes auf: Nachahmung, Verkleidung, Ent-
larvung, Parodie und Travestie. Es sind dies durchweg Erscheinungsformen
des Komischen, die in der Komdédienforschung einzeln auch erértert sind, aber
mit einer systematischen Analyse des Witzes verbunden werden sollten. Dazu
sind in der Abhandlung von Freud’ Kategorien bereitgestellt, wie sie in dieser
Ausfiihrlichkeit sonst nicht anzutreffen sind.

7 Auf die Beziehung des Witzes zum Unbewussten (auf die es Freud eigentlich ankommt), auf
die Lustquellen des Witzes, den Lustmechanismus, den Hemmungs- und Unterdriickungsauf-



86 Hellmut Flashar

2. Figur und Rolle

Triager des Witzes sind die handelnden Personen, die im Drama eine
‘Rolle’ haben. Der Witz als solcher ist nicht dramatisch, aber er 1st Bestandteil
einer dramatisch gestalteten komischen Szene. Ansgar Hillach hat in einer zu
wenig beachteten Arbeit iiber die Dramatisierung des komischen Dialogs® in
einer auch fiir die antike Literatur (die Hillach nicht heranzieht) fruchtbaren
Weise auf eine grundlegende Differenz zwischen komischer und tragischer
Gestaltung eines zugrundeliegenden Themas hingewiesen. Anders als in der
Tragddie ist in der Komddie zu unterscheiden zwischen der Figur und der
Rolle. Die Figur ist die Gestalt auf der Biihne (also z.B. Sokrates in den Wol-
ken, Euripides in den Thesmophoriazusen und in den Froschen, Dionysos in
den Frdschen usw.), die in der Fiktion des Stiickes eine bestimmte Rolle spielt,
Sokrates als Lehrer, Dikaiopolis als Friedensstifter, der Paphlagonier als
Sklave, Trygaios als Weinbauer, der den Frieden bringt. Figur und Rolle miis-
sen nicht libereinstimmen, sie konnen auseinanderklaffen, wenn auch nicht
beziehungslos zueinander. Eine gewisse Differenzierung zwischen Figur und
Rolle ist wohl auch in der Tragddie moglich, nur ist sie viel geringer®. In der
Regel fallen in der Tragddie Figur und Rolle zusammen. Die grossen Gestalten
der Tragodie spielen sich selber, thr Schicksal oder Teile davon. Dass dies in
der Komodie anders ist, hdngt damit zusammen, dass ein mythisches Hand-
lungsgeriist nicht vorgegeben ist und daher die Figur und die Rolle der Figur
viel freier disponibel sind. Dabei kann in der Komdodie (aber durchweg nicht in
der Tragodie) die Figur als Rollentrédger die Fiktion des Stiickes durchbrechen,
hauptsdchlich im sogenannten a parte-Sprechen, wobei die Figur in der Wen-
dung an die Zuschauer aus der Rolle ausbricht, was bei Aristophanes hiufig
vorkommt, aber gar nicht immer leicht feststellbar ist. Man kann die soge-
nannten ‘Fiktionsbriiche’ in Kategorien einteilen, je nach Perspektive. Hillach
nennt dies «Distanzhaltungen der Rollenfigur», die ausserhalb der Rollenfik-
tion (also in Durchbrechung der Fiktion) bedingt sein konnen durch die Per-
spektive a) des Autors, b) des Schauspielers, ¢) der Figur. Diese Erscheinungen
sind hdufig auch in der Alten Komddie anzutreffen, wenn auch die Perspekti-
ven hier nicht immer rein voneinander zu trennen sind. Der Rollenbruch
durch die Autorperspektive kommt bei Aristophanes sehr hdufig vor, nicht nur

wand usw. wird hier nicht eingegangen. Ebenso bleibt hier das schon in den antiken Theorien
behandclte Problem des Lachens als Ausdruck der der Komddie eigenen 18ovy| ausser Be-
tracht. Vgl. dazu H. Flashar, «Aristoteles, das Lachen und die Alte Komddier, in: S. Jakel/A.
Timonen (Hg.), Laughter down the centuries 1, Annales Universitatis Turkuensis 208 (Turku
1994) 59-70.

8 A. Hillach, Die Dramatisierung des komischen Dialogs. Figur und Rolle bei Nestroy (Miinchen
1967). Wie der Titel anzeigt, bezieht sich die Arbeit auf Nestroy; ihr systematischer Teil ldsst
sich aber auch auf die griechische Komdodie applizieren.

9 Erhellend dazu O. Taplin, «Die Welt des Zuschauers in der Tragddie und Komdodie des 9.
Jahrhunderts», Wiirzburger Jahrbiicher f. d. Altertumsw. NF 12 (1986) 57-71.



Komik und Alte Komoddie 87

in der Parabase. Es mag geniigen, auf die Rede des Dikaiopolis in den Achar-
nern 496ff. mit der Anrede an die Zuschauer und Mitteilungen iliber das Fest
(Lenaeen), die Komodie und Politiker (Kleon) hinzuweisen; auf die Forderung
nach Absetzung des Kleon in den Rittern mit deutlichem Appellcharakter; an
die im Frieden angeredeten Zuschauer mit der Bitte, sich der Produktion von
Exkrementen zu enthalten, um den Himmelsflug des Mistkifers nicht zu ge-
fdhrden (150-153) usw. Als Beispiel fiir einen durch den Schauspieler beding-
ten Rollenbruch sei die Anweisung des Trygaios im Frieden an den Maschi-
nenmeister (& pnyavonoig) zum Heraufziehen des Kranes angefiihrt. Dass der
Mistkdfer an einem Kran hochgezogen wird, ist ein biihnentechnisches Pro-
blem, auf das hier aus der Perspektive des Schauspielers hingewiesen wird, um
das Spiel als Spiel durch die Erwdhnung der Konstruktion durchschaubar zu
machen. Ein Beispiel fiir den Rollenbruch der Figur findet sich in den Fro-
schen 297, als Dionysos aus Angst vor dem Ungeheuer Empusa am Eingang zur
Unterwelt sich hilfesuchend an den Dionysospriester wendet, der sich auf
seinem Ehrensitz in der ersten Zuschauerreihe befindet: igped, dtapOAa&dv W
iV’ ® oot Euumdtng. Dionysos ‘fillt aus der Rolle’, aber nicht aus der Figur,
denn er bleibt ja die Figur Dionysos, der nun Schutz bei seinem Priester sucht,
wobei die Situation allerdings dadurch kompliziert ist, dass er das Kostiim des
Herakles angezogen hat, also fiir eine Zeit lang die Rolle des Herakles spielt. Es
ist deutlich, dass eine systematische Erfassung der verschiedenen Arten der
‘Fiktionsbriiche’ ein wichtiger Beitrag zum Verstdndnis der Komik der Alten
Komodie wire. Allerdings stosst hier die moderne literaturtheoretische Be-
trachtungsweise, die von dem Postulat der geschlossenen Fiktion als Voraus-
setzung ausgeht und die Eigenart der Komddie durch die Lizenz der Fiktions-
briiche charakterisieren will, an ihre Grenze, weil fiir die Alte Komoddie diese
Grundvoraussetzung nicht besteht. Fiir sie ist ja nicht ein komisches Einbezie-
hen des Publikums charakteristisch, sondern das Herstellen einer Identifika-
tion auf der Grundlage einer Spielebene, die die Figuren, Rollen und das
Publikum umfasst. Es konnen ja die Figuren, die jeweils eine Rolle spielen, als
Gestalten zugleich im Publikum sitzen (Sokrates, Euripides, Lamachos usw.),
nicht nur die ‘Typen’ (Dikaiopolis, Strepsiades, Trygaios), mit denen sich Teile
des Publikums identifizieren kénnen. Das Herstellen der Identifikationsebene
ist jedenfalls das primidre; am Anfang stand nicht die geschlossene Form des
Spiels, das fiir die Komodie charakteristische Fiktionsbriiche zulidsst, sondern
die offene, das Publikum einbeziehende Spielebene, wie sie von Anfang an in
den priliterarischen Formen der Spott- und Riigelieder, den rituellen Bege-
hungen der Phallophorien usw. vorgegeben waren und dann mit der Kunst-
form der Komddie die Biirgeridentifikation in der attischen Demokratie des 5.
Jahrhunderts ganz zwanglos ermdoglichte, um erst allmidhlich sich zu einer
fiktionalen Geschlossenheit zu entwickeln.



88 Hellmut Flashar

3. Lachkultur und Karnevalisierung der Literatur

Diese Begriffe und ihre inhaltliche Ausfiillung werden seit einiger Zeit
vornehmlich im Zusammenhang mit dem Werk von Michail Bachtin disku-
tiert, und zwar sehr intensiv in der Literaturwissenschaft, zundchst noch zo6-
gernd und vereinzelt in der Klassischen Philologie'®. Das hingt damit zusam-
men, dass Bachtin selber sein Konzept eines karnevalesken Diskurses erst mit
der Satura Menippea beginnen und in Dostoevskij gipfeln ldsst. Nun ist aber
evident, dass sich seine Kategorien und Bestimmungen mit Gewinn gerade
auch auf die Alte Komoddie und deren spezifische Komik anwenden lassen,
allerdings nicht ohne Kritik an den Positionen von Bachtin selbst. Dieser
Aufgabe hat sich Peter von Mdllendorff in umfassenden Analysen sowohl zu
Bachtin wie zur Aristophanischen Komaddie in einer soeben erschienenen Ar-
beit unterzogen'!, so dass hier ganz wenige Hinweise geniigen kdnnen.

Bachtin versteht das Lachen - in ausdriicklicher Kritik gegen die indivi-
dualpsychologische Konzeption Freuds — als ein soziales Phdanomen, als einen
ambivalent-dialogischen Vorgang, wie dies ja auch in dem Begriff Lachkultur
deutlich wird. Er hat seine Auffassung in der Arbeit iiber Rabelais {es war die
erst 1940 abgeschlossene Dissertation) aus der Untersuchung iiber den mittel-
alterlichen Karneval entwickelt. Was Bachtin genau unter der dann vor allem
in dem Buch Probleme der Poetik Dostoevskijs erarbeiteten Theorie der karne-
valisierten Literatur versteht, wird nicht vollig deutlich und ist auch unter-
schiedlich rezipiert worden. Bachtin scheint von einer karnevalesken Ausnah-
mekultur auszugehen, die als Volkskultur in Auseinandersetzung mit einer
offiziellen Kultur in Verbindung mit bestimmten Riten und Symbolen zeitwei-
lig an die Oberfldache gelangt.

Diese Diskussionen sind nun nicht ohne weiteres mit den Verhiltnissen
bei den Komodienauffiihrungen anldsslich der Dionysosfeste in Athen zur
Deckung zu bringen. Denn die Alte Komddie ist kein Ausdruck einer Vernei-
nung der offiziellen Kultur und ist auch kein blosses Ventil fiir aufgestaute
Aggressionen den Herrschenden gegeniiber. Vielmehr ist die Alte Komddie
Bestandteil der offiziellen Poliskultur mit allen Konsequenzen, und es ist ge-
rade das Besondere jedenfalls der athenischen Kultur des 5. Jahrhunderts, dass
Komddie und Tragddie auf demselben Fest als gegensidtzliche Gattungen

10 W. Rosler, «Michail Bachtin und die Karnevalskultur im antiken Griechenland», Quaderni
Urbinati di Cultura Classica, N.S. 23 (1986) 25-44; S. D6pp, «Antike Literatur und Karneval.
Ein Hinweis auf M. Bachtin», Mitteilungen des Deutschen Aliphilologenverbandes 1987/1,
11-19.

11 P. von Méllendorff, Grundlagen einer Asthetik der Alten Komddie. Untersuchungen zu Aristo-
phanes und Michail Bachtin, Classica Monacensia 9 (Tiibingen 1995) (Miinchener Diss.
1994). Schr instruktiv ist auch das Vorwort von R. Lachmann zur deutschen Ubersetzung von
Bachtins Buch Rabelais und seine Welt (Frankfurt 1987) 7-46. Vgl. ferner L. Lindgren, «Die
Funktion des Lachens bei Rabelais», in: S: Jdkel/A. Timonen (Hg.), Laughter down the centu-
ries I, Annales Universitatis Turkuensis 208 (Turku 1994) 183-196.



Komik und Alte Komdédie 89

gleichberechtigt nebeneinander bzw. nacheinander erfahren werden'?. Gleich-
wohl bleiben Merkmale des Festes, wie sie Bachtin herausgearbeitet hat, in
ihrer Bedeutung gerade fiir die Alte Komodie (als Aquivalent einer ‘karnevali-
sierten Literatur’) relevant. Dazu gehort das im Fest gefeierte Prinzip des
Wechsels (das mit Dionysos von jeher verbunden war), das Aufstellen von
Gegenentwiirfen ohne Anspruch auf Dauer, wie dies gerade fiir die Alte Komo-
die mit ithren utopischen Pldnen charakteristisch ist, ferner das Umstiilpen
einer ernsten Welt in der Parodie, ohne dass dadurch das Parodierte negiert
wird.

Auch Bachtins Ausfiihrungen zur Lachkultur sind fiir das Verstdndnis der
Komik der Alten Komddie fruchtbar. Entsprechend der komplizierten Theorie
Bachtins von der dialogischen Wahrnehmung'? hat das Lachen als ein den
Einzelnen transzendierender Akt eine soziale Dimension, wie sie auch in den
rituellen Wurzeln der Alten Komdodie erkennbar ist und in dieser selbst ihren
natiirlichen Rahmen im Fest hat. Alte Komddie und Fest sind auf diese Weise
viel enger aufeinander bezogen als spidtere Phasen selbst der griechischen Ko-
moddie. Die Komddie des Menander ist nicht auf den Rahmen eines Festes
angewiesen, wohl aber die des Aristophanes'?.

Insbesondere aber Inhalt und Stil der ‘karnevalisierten Literatur’, wie sie
Bachtin herausstellt, weisen einen so engen Bezug zur Alten Komddie auf, dass
man sich wundert, warum Bachtin (der ja von Hause aus Klassischer Philologe
war) die Verbindungslinien nicht selbst gezogen hat. An erster Stelle ist das
Groteske in allen Erscheinungsformen, insbesondere in seinem Bezug zur Kor-
perlichkeit zu nennen. Im Lachen offenbart sich fiir Bachtin eine «zweite
Wahrheit», wonach sich in der karnevalistischen Situation ein regelrechtes
Korperdrama mit Geburt, Geschlechtsakt, Wachsen, Essen, Trinken, Aus-
scheidung und Tod abspielt, und zwar in der Dimension des Grotesken, bezo-
gen auf den «Volksleib», also auf die Anwesenden im Fest, die diesen Prozess
an sich selbst erfahren. Entsprechend gibt es eine karnevaleske Sprache, die
zwar Kommunikation stiftet, aber durch Aufnahme von Schimpfwortern und
obszonen Ausdriicken die Normalsprache erniedrigt. Nun gibt es in der grie-
chischen Komddie gewiss kein kohidrentes ‘Korperdrama’, aber die Phino-
mene des Grotesken in seiner Leiblichkeit als Bestandteile einer rituell und
sozial verwurzelten Lachkultur sind Kennzeichen der Alten Komddie in einer
Haufigkeit, dass sich die Aufzihlung eriibrigt. Dazu gehort der ganze phalli-

12 Auf das vielbehandelte Verhiltnis zwischen Tragodie und Komddie kann hier nicht eingegan-
gen werden.

13 Diese Wahrnehmungstheorie selber kann hier nicht expliziert werden, vgl. dazu P. von Md&l-
lendorff, a.0O. (oben Anm. 11) 27-109.

14 Den beiden Sammelbdnden von ‘Poetik und Hermeneutik’ Das Komische (1976) und Das
Fest (1989) hidtte eine Behandlung der Alten Komdodie unter der jeweiligen Thematik gut
getan. Uber die Verbindung von Lachen und Fest vgl. auch S. Halliwell, «The Uses of Laugh-
ter in Greek Culture», Classical Quart. 41 (1991) 279-296.



90 Hellmut Flashar: Komik und Alte Komodie

sche Bereich, die Bedeutung der Exkremente, die Uberhéhung des Leiblichen
durch Vergrosserung und vieles andere mehr. Analog dazu sind Metaphorik
und Bildersprache der Alten Komddie durch die Verkleinerung der grossen
Welt gekennzeichnet, z.B. durch den Bildbereich des kleinen Privathaushaltes
mit seinen Geréten als komischer Ausdruck hochpolitischer Gegebenheiten'”.
Das Entscheidende ist, dass die grotesk-leibliche Komponente keine blosse
Obszonitdt und der Bildbereich der Verkleinerung keine harmlose Verniedli-
chung darstellt, sondern beides aufgehoben ist in einem durch die Lachkultur
gegebenen Weltaspekt des Grotesken im umfassenden Sinne.

Schliesslich trifft auf die Alte Komdodie zu, was auf dem Hintergrund der
nach Bachtin polyphonen Struktur der karnevalesken Literatur in Anwendung
auf die Alte Komodie ‘Chronotope des Komischen’ genannt werden kann'®.
Entsprechend der dsthetischen Theorie Bachtins, wonach der literarische Held
(in der karnevalesken Literatur) nicht wie ein Subjekt im lebensweltlichen
Sinn handelt, sondern als Gegeniiber des Rezipienten durch Hereintreten in
einen quasi raum-zeitlichen Kontakt eine Art iiberindividuellen Sinnakkumu-
lator darstellt, weisen die ‘Chronotope des Komischen’ in der Alten Komodie
auf die mannigfaltigen Uberschreitungen von Raum und Zeit, aber nicht nur
im Sinne einer einfachen Grenziiberschreitung, sondern auch so, dass rdum-
lich Verschiedenes an einem Ort zusammentrifft, dass Ungleichzeitiges als
Gleichzeitiges erscheint, Vergangenheit und Zukunft, Alt und Jung ineinan-
derfliessen, wobei Fiktion und Theater in Raum und Zeit zueinander in beson-
derer Spannung stehen. Auch hier sind einzelne Aspekte der raum-zeitlichen
Phantasie des Aristophanes schon lange Gegenstand der Forschung gewesen,
aber die Integration dieser Phdnomene in eine einheitliche Konzeption ist das
Entscheidende'’.

Die drei vorgestellten Beispiele mogen zeigen, welche Anregungen der
Aristophanesforschung zufliessen kdnnen, um bisher Erreichtes in systemati-
schen Kategorien des Komischen zu verankern's.

15 Hierzu grundlegend H.-J. Newiger, Metapher und Allegorie. Studien zu Aristophanes, Zete-
mata 16 (Miinchen 1957).

16 Der Begriff Chronotop stammt von Bachtin; die Junktur ‘Chronotope des Komischen’ hat P.
von Mollendorff geprigt.

17 Beispiele aus der aristophanischen Komdodie kdnnen hier nicht gegeben werden. P. von Mol-
lendorff, a.0. (oben Anm. 11) 112-150 u.a. hat diesen Aspekt an nahezu allen erhaltenen
Komddien des Aristophanes untersucht.

18 Fiir eine Fiille verschiedener Komik-Theorien vgl. auch B. Greiner, Die Komddie (Tiibingen
1992), der jedoch auf die hier behandelten Probleme nicht eingeht.

Korrekturzusatz: Erst nachtriaglich werde ich aufmerksam auf H. Birus, «Freuds ‘Der Witz und seine
Beziehung zum Unbewussten” als Modell einer Textsortenanalyse», Freiburger literaturpsychologi-
sche Gespriche 9 (1990) 254-279, der zeigt, «welches bisher unaufgeschlossene literaturtheoretische
Potential in Freuds Witz-Buch enthalten ist» (256).



	Komik und Alte Komödie



